
Palestra 

“Resignação na adversidade e a Justiça das aflições” 

(Léon Denis                                        Allan Kardec) 

 

Léon Denis em seu livro Depois da Morte, no capítulo 50 (Resignação na adversidade) nos 

diz que “a dor, sob suas múltiplas formas, é o remédio supremo para as 

imperfeições, para as enfermidades da alma. Sem ela não é possível a cura. Assim 

como as moléstias orgânicas são muitas vezes resultantes dos nossos excessos, 

assim também as provas morais que nos atingem são consequentes das nossas 

faltas passadas. Cedo ou tarde, essas faltas recairão sobre nós com suas deduções 

lógicas. É a lei de justiça, de equilíbrio moral. Saibamos aceitar os seus efeitos como 

se fossem remédios amargos, operações dolorosas que devem restituir  a saúde, a 

agilidade ao nosso corpo. Embora sejamos acabrunhados pelos desgostos, pelas 

humilhações e pela ruína, devemos sempre suportá­los com paciência. O lavrador 

rasga o seio da terra para daí fazer brotar a messe dourada. Assim a nossa alma, 

depois de desbastada, também se tornará exuberante em frutos morais”. 

Allan Kardec, no capítulo V do livro O Evangelho segundo o Espiritismo, que trata da 

justiça das aflições, nos diz que “as vicissitudes da vida têm, pois, uma causa, e uma 

vez que Deus é justo, essa causa deve ser justa”. Kardec ainda nos diz “que as 

vicissitudes da vida têm duas fontes bem distintas que importa distinguir: umas têm 

causa na vida presente, outras fora dela, ou seja, em vidas passadas”. 

Quando Kardec nos fala das causas das dores na vida presente, nos lembra que muitos 

dos males são a consequência natural do caráter e da conduta daqueles que os 

praticam.  

Muitos tombam por suas próprias faltas; muitos se arruínam por falta de ordem; outros 

vivem uniões infelizes por interesses calculados ou por vaidade; outros tantos enfrentam 

males e enfermidades que são a consequência da falta de moderação no comer, no beber, 

no de se divertir, no trato com as outras pessoas. Há ainda os pais infelizes com seus 

filhos porque não combateram suas más tendências no princípio. 

Nessas condições acima, o homem não só sofre as consequências na atual encarnação, 

assim como pode acarretar consequências para as próximas encarnações. O homem não 

é sempre punido, ou completamente punido na sua existência presente, mas não escapa 

jamais às consequências de suas faltas. Sendo assim, não tem como culpar qualquer outro 

a não ser a si mesmo. 

Existem males na vida presente que o homem acha completamente estranho e que lhe 

parecem atingi-lo como fatalidade, como por exemplo, a perda de seres queridos e a de 

arrimo de família; os acidentes que nenhuma providência poderia impedir; os reveses de 

fortuna que frustram todas as medidas de prudência; os flagelos naturais e as 



enfermidades de nascimento  que por vezes tiram aos infelizes os meios de ganhar sua 

vida pelo trabalho, como as deformidades, a idiotia etc. 

Kardec nos diz que aqueles que nascem em semelhantes condições, seguramente nada 

nesta vida fizeram para receber tal sorte, sendo que ao mesmo tempo vivem ao seu lado 

sob o mesmo teto e na mesma família pessoas que parecem serem favorecidas sob todos 

os aspectos, levando-os questionar a respeito da justiça divina.  

Deus não permite que alguém sofra sem que haja culpa alguma por parte daquele que 

sofre, pois se assim não fosse onde estaria a grandeza de Deus? 

Léon Denis nos afirma que “para apreciar os bens e os males da existência, para 

saber em que consiste a verdadeira desgraça, em que consiste a felicidade, é 

necessário nos elevarmos acima do círculo acanhado da vida terrena. O 

conhecimento do futuro e da sorte que nos aguarda permite medir as consequências 

dos nossos atos e sua influência sobre os tempos vindouros”. 

Os sofrimentos por causas anteriores são, frequentemente, como os das faltas atuais, 

consequência natural da falta cometida. 

Resignar-se significa “sujeitar-se à vontade divina”. Porém, entender que esta vontade 

divina diz respeito ao cumprimento das leis divinas por parte do indivíduo. Deus criou leis 

universais justas, imutáveis e imparciais, e junto à estas lei nos deu o livre-arbítrio para 

que possamos decidir sobre nossas ações e que a cada ação exercida por nós implicará 

em uma consequência que poderá ser boa ou ruim, valendo daí outra lei de Deus: lei de 

causa e efeito ou lei de ação e reação. 

Quando Jesus pronunciou no Sermão da Montanha “bem-aventurados os aflitos porque 

serão consolados”, nos indicou a compensação dada aos que sofrem e a forma como 

devem aceitar esse sofrimento como meio de cura das dores da alma que são 

consequências das faltas contraídas por aquele que sofre. (Bem e mal sofrer) 

O homem pode abrandar ou aumentar a amargura de suas provas pela maneira que 

encara a vida terrestre, e compreende que ao invés de se lamentar, agradece ao céu pelas 

dores que o fazem avançar. 

Finalizando, Léon Denis, nos diz que as aflições mais cruéis, as mais profundas, quando 

são aceitas com essa submissão, que é o consentimento da razão e do coração, indicam, 

geralmente, o término dos nossos males, o pagamento da última fração do nosso débito. É 

o momento decisivo em que nos cumpre permanecer firmes, fazendo apelo a toda a nossa 

resolução, a toda a nossa energia moral, a fim de sairmos vitoriosos da prova e 

recolhermos os benefícios que ela nos oferece.  


